

# Teori *Hudûd* Muhammad Syahrur dan Kontribusinya dalam Penafsiran Alquran

#### Abdul Mustaqim

Universitas Islam Negeri (UIN) Yogyakarta, Indonesia taqim\_dr@yahoo.com

DOI: http://dx.doi.org/10.29240/alquds.v1i1.163

Submitted: 2017-04-30 | Revised: 2017-06-19 | Accepted: 2017-06-27

Abstract: The Hudûd Theory of Muhammad Syahrur and Its Contribution in the Qur'anic Interpretation. One of the great thinkers in the contemporary era is Muhammad Syahrûr, a Syrian liberal Islamic figure. Through his controversial works, al-Kitâb wal Qur'ân: Qirâ'ah Mu'âshirah, (al-Kitab and Alquran: a Contemporary Reading) Syahrur introduces a new theory of Qur'anic interpretation, called as the theory of limits. He asserts that the theory of limits is an approach within ijtihad (individual interpretation) to study the mulkamât verses of the Qur'an. The term limit (lnudûd) used by Shahrur refers to the meaning of "the bounds or restrictions of God which should not be violated, contained in the dynamic, flexible, and elastic domain of ijtihad'. By using the descriptive-analytical method, the article is talking about the contribution of the theory of limits in qur'anic interpretation that make significant contributions to the enhancement of Qur'anic studies.

**Keywords**: *Our* anic Interpretation, Contribution, the theory of limits

Abstrak: Salah satu pemikir besar di era kontemporer adalah Muhammad Syahrir, seorang tokoh Islam liberal Suriah. Melalui karya kontroversialnya, al-Kitâb wal Qur'ân: Qirâ'ah Mu'âshirah, (al-Kitab dan al-Qur'an: sebuah Bacaan Kontemporer) Syahrur memperkenalkan teori baru penafsiran Alquran, yang disebut Teori Batas. Dia menegaskan bahwa teori batasan adalah sebuah pendekatan dalam ijtihad (interpretasi individu) untuk mempelajari ayat muhkam dari Alquran. Batas istilah (hudûd) yang digunakan oleh Shahrur mengacu pada arti "batasan atau batasan Tuhan yang tidak boleh dilanggar, terkandung dalam ijtihad dinamis, fleksibel, dan elastis". Dengan menggunakan metode deskriptif-analitis, artikel tersebut membahas kontribusi teori batasan dalam interpretasi Alquran yang memberi kontribusi signifikan terhadap peningkatan studi Alquran.

Kata kunci: Penafsiran Alquran, Kontribusi, Teori Batas

#### Pendahuluan

dan perkembangan zaman meniscavakan perlunya metodologi dan pendekatan baru dalam menafsirkan Alguran. Hal ini karena bagaimanapun hebatnya sebuah produk tafsir, ia produk anak zaman (ibn zamanih) yang dipengaruhi oleh konteks perubahan zaman dan epistem (cara berpikir) para mufasirnya. Kesadaran inilah yang mendorong Muhammad Syahrur, pemikir kontemporer kritis dari Arab-Syiria, untuk mencoba "menawarkan" metodologi baru dengan batas (nazhariyyah al-hudûd) dalam menafsirkan Alguran. Sebuah memang 'orisinal', namun sekaligus kontroversial. Dikatakan vang orisinal, karena teori tersebut adalah hasil eksperimentasi ilmiah yang mencoba menginterkoneksikan keilmuan tafsir dengan teori linguistik terutama teori modern dan sains modern, matematika. Disebut kontroversial. karena bagi sebagian ulama, teori tersebut dinilai menyalahi, model penafsiran para ulama terdahulu.

Terlepas dari kontroversi di atas, pengembangan metodologi merupakan keniscayaan sejarah bagi pengembangan ilmu pengetahuan, termasuk dalam penafsiran Alquran. Jika dunia Barat lebih maju daripada dunia Timur dalam dunia ilmu pengetahuan, hal itu karena Barat mampu menguasai dan mengembangkan aspek-aspek metodologinya. Hal yang sama mestinya juga bisa dilakukan dalam kajian pemikiran tafsir kontemporer.

Dalam rangka mengapresiasi gagasan Muhammad Syahrur sekaligus mengkritisinya, artikel sederhana ini mencoba menjelaskan tentang teori batas (the theory of limits) dan kontribusinya dalam penafsiran Alquran, terutama tentang ayat-ayat hukum seperti ayat tentang potong tangan, konsep poligami dan konsep jilbab. Penulis mengawali pembahasan ini dengan menjelaskan siapa sosok Muhammad Syahrur², bagaimana konsep teori Hudud itu, dan apa kontribusinya dalam penafsiran Alquran.

Sudah banyak sarjana yang menulis tentang pemikiran Muhammad Syahrur, namun yang secara khusus mencermati tentang

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Bandingkan dengan Amin Abdullah, *Studi Islam: Normativitas atau Historisitas?* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), h.. 250.

kontribusi teori hudûd dalam penafsiran Alguran relatif masih jarang, untuk tidak menyebut tidak ada sama sekali. Umumnya, para pengkaji Syahrur cenderung memuji atau meremehkan pemikiran Syahrur. Dalam hal ini penulis berusaha bersikap moderat<sup>2</sup>. Artinya, sisi kelebihan dan kekurangan pemikiran Muhammad Syahrur akan dijelaskan dalam artikel ini.

### Biografi Muhammad Syahrur

Nama lengkapnya Muhammad Ibnu Da'ib Syahrur. Beliau seorang pemikir muslim kontemporer yang lahir pada tanggal 11 Maret tahun 1938 di Damakus (Syiria). Pada awalnya, Syahrur memang tidak mempelajari ilmu-ilmu keislaman secara intensif. Setelah menamatkan sekolah di tingkat menengah, beliau pergi ke Uni Soviet untuk belajar teknik di Moskow. Setelah menyelesaikan S1, beliau kembali ke Syiria pada tahun 1964 dan bekerja sebagai dosen di Universitas Damaskus.<sup>3</sup>

Pada tahun 1967 Syahrur memperoleh kesempatan untuk melakukan penelitian di Imperial College London, Inggris. Syahrur terpaksa kembali lagi ke Syiria, sebab pada waktu itu tepatnya bulan Juni tahun 1967 terjadi perang selama enam hari antara Arab (gabungan Mesir, Yordania dan Syiria) melawan Israil yang mengakibatkan hubungan diplomatik antara Syiria dengan Inggris terputus, sebab Inggris dalam hal ini berpihak ke Israel. Akhirnya, Syahrur memutuskan untuk pergi ke Dublin Irelandia sebagai utusan dari Universitas Damaskus untuk mengambil program Master dan Ph.D di The National University of Ireland (NUI) dengan mengambil bidang Tehnik Pondasi dan Mekanika Tanah (al-Handasah al-Madaniyyah).

Pada 1969, Syahrur meraih gelar Master of Science dan meraih gelar Doktor pada tahun 1972.<sup>4</sup> Hingga kini beliau masih tercatat sebagai tenaga edukatif pada Fakultas Teknik Sipil Universitas Damaskus tersebut dalam bidang mekanika tanah dan geologi dan menjadi konsultan di bidang tehnik.<sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Uraian tentang pemikiran Syahrur terkait dengan epistemologi tafsirnya dapat dibaca dalam Abdul Mustaqim, Epstemologi Tafsir Kontemporer (Yogyakarta: LKiS 2008)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Peter Clark, "The Syahrur Phenomenon: A Liberal Islamic Voice from Syiria" dalam Journal Islam and Christian Moslem Revelation, vol 7 No. 3, 1996, h.. 337.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Muhami Munir Muhammad Tahir al-Syawwaf, Tahafut al-Qira'ah al-Mu'asirah, Cet. I (Limmasol Cyprus: al-Syawwaf li al-Nasyr, 1993), h.. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Charles Kurzman Edit. Liberal Islam; A Sourcebook (New York: Oxford University Press, 1998), h.. 139

Selanjutnya, pada tahun 1995, Syahrur diundang untuk menjadi peserta kehormatan dan ikut terlibat dalam debat publik mengenai pemikiran keislaman di Libanon dan Maroko. Meskipun basis pendidikan Syahrur awal adalah teknik, namun ia tertarik mengkaji Alquran secara lebih serius dengan pendekatan ilmu filsafat bahasa dan dibingkai dengan teori ilmu eksak, bahkan beliau juga menulis buku dan artikel tentang pemikiran keislaman untuk merespon isu-isu kontemporer.

Perhatian Syahrur terhadap kajian ilmu-ilmu keislaman sebenarnya dimulai sejak dia berada di Dublin Irlandia pada tahun 1970-1980 ketika beliau sedang mengambil program master dan doktor. Pengaruh dan peran temannya, doktor Ja'far Dakk al-Bab, sangat besar dalam pemikiran Syahrur. Sebab berkat pertemuannya dengan Ja'far pada tahun 1958 dan 1964, Syahrur dapat belajar banyak tentang ilmu-ilmu bahasa.<sup>7</sup> Bukunya yang pertama kali terbit adalah al-Kitab wa Alguran: Qira'ah Mu'asirah pada tahun 1990. Buku tersebut merupakan hasil pengendapan pemikiran yang cukup panjang, sekitar 20 tahun. Pada fase pertama, yaitu tahun 1970-1980, Syahrur merasa bahwa kajian keislaman yang dilakukan kurang membuahkan hasil, dan tidak ada teori yang baru yang diperolehnya. Dia merasa selama ini terkungkung dalam literatur-literatur keislaman klasik yang cenderung memandang "Islam" sebagai idiologi (al-aqîdah), baik dalam bentuk pemikiran Kalam (Islamic Theology) maupun Fikih. Sebagai implikasinya, maka pemikiran tafsir akan mengalami stagnasi dan nyaris hanya jalan di tempat, sebab selama ini seolah pemikiran tafsir dianggap sebagai sesuatu yang final.

Menurut Eikelman-Piscatori, sebagaimana dikutip Bisri Effendi, bukubuku Syahrur secara umum mencoba melancarkan kritik terhadap kebijakan agama konvensional maupun kepastian radikal keagamaan yang tidak toleran. Dari situ dapat dilihat bahwa apa yang diinginkan Syahrur adalah menafsirkan ulang ayat-ayat sesuai perkembangan dan interaksi antara generasi, serta mendobrak kejumudan penafsiran Alquran. Dalam kajian hermeneutik, Syahrur telah menunjukkan kreativitas penafsiran dengan memperkenalkan istilah tsabat al-nash wa taghayyur al-muhtawa, artinya bahwa Alquran itu teksnya tetap, namun

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Peter Clark, "The Syahrur Phenomenon...," h.. 341

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Syahrur, *al-Kitab wal Qur'an: Qiraah Mu'ashirah*, (Damaskus: al-Ahali li al-Nasyr wa altawzi, 1994), h. 47

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Bisri Effendy, "Tak Membela Yang Membela Tuhan" dalam Abdurrahman Wahid, *Tuhan Tak Perlu Dibela*, (Yogyakarta: LKiS, 1999), h. xviii.

kandungan makna teksnya mengalami perubahan, sehingga dapat ditafsirkan secara dinamis seiring dengan perkembangan zaman.

Syahrur dapat disebut sebagai pemikir kontemporer yang produktif. Karya-karya beliau antara lain: (1) Qur'an: Qira'ah Mu'ashirah; (2) Dirasah Islamiyyah Mu'asirah fi al-Dawlah wa al-Mujtama' (1994), (3) al- Islam wa al-Iman; Manzumat al-Qiyam (1996), (4) Masyru' Misaq al-'Amal al-Islami. (1999), (5) Nahwa Usul Jadidah li al-Fiqhi al-Islami (2000), (6) al-Sunnah al-Rasuliyyah wa alsunnah al-Nabawiyyah, (2012).

Syahrur juga kerap menyumbangkan ide kreatifnya lewat artikel- artikel dalam seminar atau media publikasi, seperti "The Divine Text and Pluralism in Muslim Societies", dalam Muslim Politics Report, 14 (1997), dan "Islam and the 1995 Beijing World Conference on Woman", dalam Kuwaiti Newspaper, dan dipublikasikan juga dalam Charles Kurzman (ed.), Liberal Islam: A Sourcebook (New York & Oxford: Oxford University Press, 1998).

#### Konstruksi Logis Teori Batas

Teori batas (the theory of limits) adalah sebuah teori sains dalam matematika yang oleh Syahrur dimasukkan ke dalam penafsiran Alquran. Teori ini tidak familier dalam dunia tafsir, sebab umumnya para mufassir klasik ketika menafsirkan Alquran hanya menggunakan perangkat ilmu yang lazim dalam dunia tafsir, seperti riwayat, ilmu asbab nuzul, munasabah, nasikh-manasukh dan kaidah kebahasaan. Sedangkan perangkat ilmu modern, seperti sains dan linguistik modern, jelas belum dimasukkan. Itulah yang penulis maksud bahwa setiap produk keilmuan, termasuk tafsir, selalu ada keterbatasan dan kekurangan.

Keterbatasan dan kekurangan tersebut ingin ditambal oleh Syahrur dalam rangka mengembangkan pemikiran tafsir di era kontemporer, melalui tawaran teori hudud. Teori hudûd merupakan salah satu kontribusi yang orisinal dari survei 20 tahun (1970-1990) ketika menulis buku al-Kitâh wa al-Our'ân; Oira'ah Mu'âshirah. Teori ini merupakan salah satu konsekuensi logis dari pembedaan istilah al-Kitâb dan al-Qur'ân, atau Kitâb al-Risâlah dan Kitâb al-Nubuwwah. Metode ijtihad dipakai untuk memahami *risâlah (mu<u>h</u>kamât* atau ayat hukum), sedang metode ta'wil untuk memahami ayat-ayat mutasyâbihât (baca: nubuwwah di luar ayat-ayat hukum).

Syahrûr tidak secara tegas memberikan definisi apa yang dimaksud dengan ijtihad, boleh jadi karena istilah tersebut sudah populer. Namun dari aplikasinya, penulis dapat menyimpulkan bahwa ijtihad dengan pendekatan teori batas (*limit theory*) adalah sebuah metode memahami ayat-ayat hukum (*muhkamat*) sesuai dengan konteks sosio-historis masyarakat kontemporer, sehingga ajaran al-Qur`an tetap dapat kontekstual dan masih pada wilayah batas-batas hukum Allah (*hudûdullâh*).

Apa perbedaan teori <u>h</u>udûd versi Sya<u>h</u>rûr yang jadid (baru), dengan teori <u>h</u>udûd konvensional yang lama (qadim)? Dalam uraian di bawah ini penulis ingin menunjukkan perbedaan antara keduanya.

#### Teori Hudûd Qadim

Istilah *budûd* memang sudah dikemukakan para ulama. Kata <u>b</u>udûd adalah bentuk plural dari kata <u>b</u>add yang artinya batas-batas. Dalam kamus Ba<u>b</u>r al-Muhîth karya al-Fairuzzabadi dan Lisân al 'Arab karya Ibn Manzhûr, al-<u>b</u>add diartikan sebagai al-<u>b</u>âjiz bayna al-sya'i wa muntahâ al-syai'. Artinya batas (penghalang) yang membatasi sesuatu dan merupakan puncak dari sesuatu. Jika dikatakan <u>b</u>add al-ardl, berarti batas tanah. <u>H</u>add juga dapat berarti larangan atau pencegahan. Dari sini, dapat dimengerti bahwa sebuah ancaman hukuman atas sesuatu yang dilarang juga disebut dengan <u>b</u>add, karena ancaman itu diharapkan dapat mencegah orang dari melakukan kejahatan.

Menurut hemat penulis dalam al-Qur'an tidak ada kata <u>h</u>add yang berarti hukuman. Ia berubah pengertiannya menjadi hukuman setelah muncul<del>nya</del> teori hukum fikih konvensional, sehingga dalam kitab-kitab fikih bisanya ada bab tersendiri yaitu *bâb al-hudûd*. Itulah mengapa dalam teori fikih konvensional <u>h</u>udûd dipahami sebagai ancaman hukuman atau *al-`uqûbât* yang dimaksudkan untuk mencegah pelanggaran hukum.<sup>10</sup> Di samping itu, <u>h</u>add juga bermakna ukuran (al-taqdîr), karena ukuran hukuman ini sudah diukur dan ditentukan oleh al-syâri'. <u>H</u>add kadang juga digunakan untuk menyebut kemaksiatan itu sendiri, sebagaimana firman Allah, "tilka <u>h</u>udûdullâh falâ taqrabûhâ. (QS. Al-Baqarah: 187)<sup>11</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>Diakses melalui CD ROM *Maktabah `Ulûm al-Qur'ân wa al-Tafsîr*, tanpa ada catatan halamannya.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Rahman, "The Concepts of <u>H</u>add in Islamic Law " dalam Jurnal *Islamic Studies*, No. 1, Vol. IV, Maret 1965, h.. 238.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Mu<u>h</u>ammad ibn Isma`il al-Ka<u>h</u>lanî al-Shan'anî, *Subul al-Salâm; Syar<u>h</u> Bulûgh al-Marâm,* Jilid IV (Mesir: Musthafâ al-Bâb al-Halabi, 1960), h.. 3.

Berangkat dari penjelasan makna semantis tersebut, dalam teori fikih konvensional istilah <u>h</u>udûd lalu diartikan sebagai ancaman hukuman yang telah ditentukan kadar dan bentuknya oleh Alguran dan hadis terhadap pelaku tindakan kejahatan yang berkenaan dengan hak masyarakat dan hukuman itu dipahami sebagai sesuatu yang rigid, sehingga tidak dapat ditawar-tawar lagi.<sup>12</sup> Jadi, dalam teori hudûd konvensional nyaris tidak ada ruang ijtihad, karena ayatayat yang berbicara tentang <u>hudûd</u> dipandang sebagai ayat yang *qath`iyy al-dalâlah*.

Secara kategoris para ulama fikih membagi tindakan kejahatan berdasarkan dampaknya menjadi dua. Pertama, tindakan kejahatan yang dampak negatifnya akan dirasakan oleh perorangan. Apabila tindakan kejahatan tersebut efek negatifnya dirasakan perorangan, maka akan diancam dengan hukuman qishâsh atau denda. Misalnya, kejahatan yang berupa pembunuhan atau melukai orang. Kedua, tindakan kejahatan yang dampak negatifnya akan dirasakan oleh masyarakat umum. Tindakan kejahatan yang melanggar hak umum, yang efek negatifnya dirasakan oleh masyarakat umum, dalam hukum Islam tindakan itu akan diancam dengan hukuman hudûd.

Dari penjelasan di atas tampak bahwa teori *hudûd* yang dibangun oleh para ulama fikih dulu lebih dimaksudkan sebagai ancaman hukum yang bersifat rigid, dan tidak dapat ditawar-tawar lagi. Sementara itu, untuk hukum qishash atau diat (denda) termasuk dalam hak perorangan, sehingga ahli waris dari pihak yang terbunuh berhak menggugurkan hukuman itu dengan cara memaafkannya. Akan tetapi, karena pembunuhan itu juga dapat mengancam keamanan umum, walaupun perorangan telah memaafkannya, si pembunuh tetap harus dihukum oleh masyarakat umum yang diwakili hakim dengan bentuk hukuman ta'zir.

Para ulama lalu mengidentifikasi beberapa tindakan yang dapat diancam dengan hukuman hudûd antara lain sebagai berikut:

1. Perzinaan, jika pelakunya *ghayr mu<u>h</u>shan* (perjaka) dan *mu<u>h</u>shanât* (perawan), maka diancam dengan hukuman dera seratus kali (Q.S. al-Nûr [24]: 2). Sedangkan jika pelaku zina itu muhshan/muhshanâh, pelakunya akan dihukum <u>h</u>add rajam (dilempari batu) sampai mati. Ini pernah dipraktikkan Nabi Saw

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Tim Penulis IAIN Syarif Hidayatullah, Ensiklopedi Islam Indonesia (Jakarta: Penerbit Djambatan, 1992), h.. 329.

terhadap dua pezina, laki-laki dan perempuan bernama Mâ`iz dan Ghâmidiyyah, sebagaimana diceritakan dalam hadis Imam Muslim.<sup>13</sup>

- 2. Menuduh wanita baik berbuat zina. Jika penuduh tidak dapat menghadirkan saksi-saksi yang diperlukan, ia diancam dengan hukum <u>badd</u> sebagai berikut delapan puluh kali dera (Q.S. al-Nûr [24]: 4).
- 3. Pencurian. Pelakunya diancam dengan hukuman potong tangan seperti dalam al-Qur'an (Q.S. al-Mâ'idah [5]: 38).
- 4. Minum *khamr* atau minuman keras, palakunya diancam dengan hukuman dera (cambuk) empat puluh kali, seperti yang dijelaskan dalam hadis riwayat Imam Muslim.
- 5. Gangguan keamanan atau perampok (al-Hirabah dan Quththâ` al-Tharîq). Palakunya akan dihukum <u>hadd</u>, dibunuh atau disalib, atau dipotong tangan dan kaki mereka dengan bertimbal balik, atau dibuang dari negeri tempat kediamannya (Q.S. al-Mâ'idah [5]: 33).
- 6. Pembunuhan secara sengaja. Pelakunya diancam hukuman <u>h</u>add, yakni dibunuh (*qishâsh*) (Q.S. al-Baqarah [2]:178)

Dari ayat-ayat yang berbicara tentang hukuman kejahatan tersebut tampak jelas bahwa masing-masing pelaku kejahatan akan diancam dengan hukuman <u>hadd</u>, di mana bentuk dan jumlahnya telah ditetapkan dalam ayat atau hadis. Jadi, teori *hudud* konvensional dibangun atas dasar apa yang dinyatakan oleh teks *nash*, bukan oleh realitas atau konteks. Hal ini ditegaskan Mu<u>h</u>âmi al-Syawwâf bahwa *al-<u>h</u>add yudrak min manthûq al-nashsh* (hukuman *hadd* diketahui dari apa yang dikatakan oleh *nashsh*). <sup>14</sup> Itulah mengapa penulis menyebut bahwa ijtihad dalam teori <u>h</u>udûd konvensioal bersifat tekstualis-skriprtualis dan *fixed*.

Sebagai implikasinya, ayat-ayat atau hadis-hadis yang berbicara mengenai ancaman hukuman tersebut lalu diklaim sebagai ayat atau hadis yang bersifat *qath`iy al-dalâlah* (sudah pasti pengertiannya), sehingga hanya punya satu alternatif penafsiran. Implikasi lebih lanjut, dalam kasus ini hukum Islam (fikih) akan terkesan beku dan tidak dinamis. Bahkan hukum potong tangan dan *qishâsh* 

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Abû al-<u>H</u>usayn Muslim ibn Hajjâj al-Qusyairy al-Nisaburi, *Shahih Muslim,* Jilid II (Beirut: Dâr al-Fikr, 1988), h.. 108-109. Lihat pula al Shan'ani, *Subûl al-Salâm*, Jilid IV, h.. 6-7.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Mu<u>h</u>âmi Munîr Mu<u>h</u>ammad Thâhir al-Syawwâf, *Tahafut al-Qira'ah al-Muâ`shirah* (Limmassol Cypyprus: al-Syawwaf li al-Nasyr wa al-Dirâsah, 1993), h.. 551.

oleh sebagian orang dianggap sebagai salah satu bentuk "kekejaman" yang tidak berperikemanusiaan dan melanggar HAM.

Dalam teori *hudûd* konvensional tidak dikenal istilah batas maksimal dan batas maksimal. Meskipun demikian, hudûd akan diberlakukan dengan syaratsyarat tertentu, seperti yang secara detail dijelaskan dalam kitab-kitab fikih. Apabila syarat-syarat tersebut tidak terpenuhi secara sempurna, hukuman <u>h</u>add tidak dapat diberlakukan. Sebagai gantinya, pelaku kejahatan akan dikenai hukuman ta'zir (hukuman yang berat ringannya diputuskan berdasarkan ijtihad seorang hakim).

Demikian pula, dalam teori <u>h</u>udûd konvesional, hukuman <u>h</u>udûd tersebut adalah ancaman yang dikenakan kepada pelaku kejahatan yang berkenaan dengan kepentingan umum. Dengan kata lain, hukuman hudûd adalah hak umum (public law), tidak ada seorang pun yang dapat menggugurkannya, jika memang pelakunya telah memenuhi persyaratan untuk dihukum hadd. 15 Sebagai contoh, seorang pencuri yang tertangkap telah memenuhi standar nisab tertentu, ia tetap harus dipotong tangannya, meskipun pihak yang dicuri telah memaafkannya. Jadi, kasus itu diadukan atau tidak oleh pihak yang dicuri, pencuri harus tetap dihukum, sebab ia bukan delik aduan.

Namun demikian, meski secara teoritis hukuman hudûd bersifat rigid, kadang dalam eksekusi hukumnya sangat tergantung dengan situasi dan kondisi. Contoh Umar bin Khaththab pernah tidak menghukum potong tangan terhadap seorang pencuri, karena ia adalah orang miskin dan ketika itu sedang terjadi musim paceklik. 16 Tindakan Umar tersebut rupanya lalu menjadi inspsirasi kepada para penafsir kontemporer, seperti Syahrûr. Syahrûr kemudian mencoba merekonstruksi teori <u>h</u>udûd dengan perspektif baru, di mana qath' al-yad (hukuman potong tangan) hanya dipandang sebagai batas maksimal (al-hadd ala'lâ). Artinya, tidak mesti setiap pencuri harus dihukum potong tangan. Dalam kondisi tertentu seorang pencuri dapat saja dimaafkan, sebagai hukuman batas minimal (hadd al-adnâ). Artinya seorang hakim dapat berijtihad, apakah si pencuri akan dipenjara atau mungkin di ta'zir dengan hukuman tertentu, yang penting

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Uraian tentang teori <u>h</u>udûd konvesional lebih rinci dapat dilihat dalam al-Shan'anî, Subûl al-Salam, bab "Kitâb al-Hudûd", Jilid IV, h. 3-36. Lihat pula Musthafâ Dayb al-Baghâ', Al-Tahdzîb fî Adillah Matn Ghâyah wa al-Taqrîb (Beirut: Dâr al-Fikr, 1983), h.. 205-225.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Busthâmî Muhammad Sa`îd, Mafhûm Tajdîd al-Dîn (Kuwait: Dâr al-Da`wah, 1984), h.. 269.

masih berada dalam wilayah <u>h</u>add al a'lâ dan <u>h</u>add al-adnâ. Teori <u>h</u>udûd versi Sya<u>h</u>rûr dapat dilihat pada pembahasan berikut.

#### Teori <u>H</u>udûd Jadîd

Seperti telah disinggung di muka, salah satu temuan orisinal dari Sya<u>h</u>rûr dalam rangka menafsirkan ulang ayat-ayat *mu<u>h</u>kamât* (ayat-ayat hukum) dalam Alquran adalah teori batas (nazhariyyah al-<u>h</u>udûd). Teori tersebut dibangun atas asumsi bahwa risalah Islam yang dibawa Muhammad Saw adalah risalah yang bersifat mendunia ('âlamiyah) dan dinamis, sehingga ia akan tetap relevan dalam setiap zaman dan tempat (shâli<u>h</u> li kulli zamân wa makân). Kelebihan risalah Islam adalah bahwa di dalamnya terkandung dua aspek gerakan. Pertama, gerakan konstan (istiqâmah) dan kedua gerakan dinamis (<u>h</u>anîfiyyah). Dua hal ini yang menyebabkan ajaran Islam menjadi fleksibel. Namun demikian, sifat fleksibiltas (al-murûnah) ini berada dalam bingkai <u>h</u>udûdullâh (batas-batas Allah).

Jika para rasul sebelumnya menerima risalah-risalah yang bersifat `ainiyyah-haddiyah (real-fixed), artinya konkrit dan tinggal mengamalkan, maka tidak demikian halnya dengan risalah yang dibawa oleh Nabi Muhammad Saw sebagai nabi terakhir. Risalahnya bersifat hudûdiyyah, yang masih memungkinkan adanya ruang gerak ijtihad di dalamnya dan bukan haddiyah yang tidak ada lagi ruang ijtihad di dalamnya.<sup>17</sup> Dengan demikian, ada perbedaan yang cukup tajam antara istilah <u>h</u>addiyyah dengan <u>h</u>udûdiyyah. Hukum-hukum <u>h</u>addiyah cenderung statis, fixed, tanpa alternatif, sedangkan hudûdiyyah, bersifat dinamis dan dimungkinkan adanya alternatif lain dalam interpretasi. Dalam kamus Hans Wehr, hudûdullâh adalah the bounds or restrictions that God has placed on mans freedom of action. 18 Artinya, lingkaran atau batas-batas di mana Allah menempatkan kebebasan manusia untuk bertindak dan berjtihad. Makna inilah yang juga dipahami Syahrûr. Dengan demikian, hudûd tidak hanya berkaitan dengan ancaman hukuman, melainkan juga berkaitan dengan kebebasan bertindak (freedom of action), sesuai dengan batas-batas yang ditetapkan Allah. Karena adanya pandangan tentang kebebasan bertindak dalam pemikiran Syahrur,

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Sya<u>h</u>rûr , *al-Kitâb wa al-Qur'ân,* h.. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Hans Wehr, *A Dictionary of Modern Written Arabic*, ed. J. Milton Cowan, (Beirut: Librairie Duliban, 1999), h.. 159.

sebagian pengkritik Syahrûr menyatakan bahwa Syahrûr terpengaruh pemikiran Mu'tazilah.19

Kerangka analisis teori hudûd Syahrûr dibangun dengan memahami secara serius tentang dua karakter utama ajaran Islam, yakni dimensi istiqâmah (gerak konstan) dan dimensi hanîfiyyah (gerak dinamis). Dua hal itu merupakan oposisi biner (binary opposition) yang melahirkan gerakan dialektik (al-harakah aljadaliyyah) dalam pengetahuan dan ilmu-ilmu sosial, yang darinya lalu lahir lapangan baru dalam pembuatan tasyri', baik secara kuantitas maupun kualitas. Dengan begitu, hukum Islam akan terus-menerus mengalami perkembangan seiring dengan perkembangan problem yang dihadapi umat manusia.<sup>20</sup>

Pertanyaannya kemudian, dari mana konsep istiqâmah dan hanîfiyyah diambil? Menurut Syahrûr, istilah istiqâmah dari derivasi q-w-m yang secara bahasa antara lain berarti al-intishâb aw al-`azm (lurus, kuat, tegak atau kokoh) dipahami dari beberapa ayat, antara lain Q.S. al-Fâtihah [1]: 6, al-An'âm [6]: 153, 161 dan al-Shaffât [37]: 118. Sedangkan konsep <u>hanîfiyyah</u> berasal dari <u>h</u>-n-f yang secara bahasa berarti al-mail wa al-inhirâf (condong dan "menyimpang"). Ini diambil dari beberapa avat, antara lain Q.S. al-An'âm [6] 79 dan 161, al-Rûm [30]: 30, al-Bayyinah [98]: 5, al-<u>Hajj</u> [22]: 31, al-Nisâ' [4]: 125, Yûnus [10] 105, al-Na<u>h</u>l [16]: 120 dan 23, Ali Imrân [3]: 67 dan 95.

Dengan menginventarisasi ayat-ayat tersebut dan ini adalah salah bentuk aplikasi metode tartîl, Syahrûr lalu sampai kepada kesimpulan bahwa hanifiyah merupakan "deviasi" atau "penyimpangan" dari suatu yang lurus (linier). Sedangkan istiaâmah, suatu yang lurus mengikuti jalan linier. Kedua sifat tersebut merupakan satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan satu sama lain, bahkan menyatu menjadi kekuatan agama Islam, seperti yang ditegaskan dalam ayat:

Artinya: Katakanlah, "Sesungguhnya aku telah ditunjuki oleh Tuhanku kepada jalan yang lurus, (yaitu) agama yang benar; agama Ibrahim yang lurus; dan Ibrahim itu bukanlah termasuk orang-orang yang musyrik". (Q.S. al-An`âm [6]: 161).

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Ghâzi Tawbah, "Syahrûr Yulawwi A'nâq al-Nushûsh li Agrâdlin Ghair al-'Ilmiyyah wa Taftaqirru ila Barâ'ah" dalam majalah al-Mujtama', No. 1301, tanggal 29 Muharram 1419 H/ 26 Mei 1998, h.. 56-57.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Syahrûr. al-Kitâb wa al-Our'ân, h.. 447.

Dalam ayat di atas kata "hanîf" oleh Syahrûr tidak diartikan dengan "lurus" seperti dalam terjemahan Tim Departemen Agama, melainkan diartikan dengan taghayyur, gerak dinamis atau elastis. Dua karakter (istiqâmah dan hanîfiyyah) yang berbeda, tapi menyatu dalam ajaran Islam, menurut Syahrûr akan memunculkan berbagai alternatif dalam tasyrî (penetapan hukum atau undangundang) dalam perilaku manusia (al-sulûk al-insâni) dan akan menjadi basis tegaknya Islam sepanjang waktu dan tempat. Asumsinya bahwa Islam itu agama fitrah yang memiliki sifat hanîf, berarti ada keselarasan dengan fitrah manusia dan hukum alam. Ini didasarkan pada Q.S. al-Rûm [30]: 30.

Manusia dengan akalnya memiliki potensi untuk menggunakan kecerdasannya, sedangkan alam semesta mempunyai tabiat bergerak dan berubah (thabî`ah hanifiyyah mutaghayyirah). Hubungan antara fitrah manusia dan hukum alam ini digambarkan Syahrûr seperti mata manusia yang hanya akan melihat sesuatu jika ada cahaya yang masuk ke retina dan telinga manusia yang hanya mampu mendengar suara yang memiliki getaran gelombang yang berfrekuensi antara 20-20.000 Hz. Penjelasan seperti itu muncul karena keilmuan Syahrûr sebagai seorang ahli fisika.

Di mana aspek yang merupakan istiqâmah? Menurut Syahrur, tidak lain adalah hudûdullâh itu sendiri, sehingga gerak dinamis (aspek hanifiyyah) yang direpresentasikan oleh putaran zaman dan tempat itu tetap berada dalam hudûdullâh. Hubungan antara istiqâmah dan hanîfiyah mempunyai signifikansi bagi perkembangan hukum Islam. Sebab dengan begitu, hukum Islam dapat diadaptasikan sesuai dengan perkembangan perubahan waktu dan tempat. Nah, dalam hal ini, manusia bergerak dalam ruang hanîfiyyah, tetapi tetap berada dalam batas-batas istiqâmah. Jika hal itu ditarik dalam konteks hukum Islam, maka hanîfiyyah berarti gerak dinamis mengikuti perkembangan ruang dan waktu, berdasarkan hukum-hukum yang telah ditentukan dalam Alquran, yakni hudûdullâh.

Selanjutnya, untuk menunjukkan pergeseran paradigma teori <u>h</u>udûd Sya<u>h</u>rûr dari teori <u>h</u>udûd konvensional, penulis mencoba membuat perbandingan sebagai berikut.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Syahrûr, al-Kitâb wa al-Our'ân, h.. 449.

## Perbandingan Teori Hudûd

# Teori Hudûd Konvensional (Qadim)

- 1. Objek penafsirannya hanya pada ayat-ayat yang diyakini qath'iyy aldalâlah.
- 2. Hanya berkaitan pada masalah `uqûbât (ancaman hukuman).
- 3. Penafsirannya bersifat rigid dan fixed, tidak boleh ditambah atau dikurangi, sehingga bersifat tekstual dan kurang dapat mengakomodir perkembangan zaman.
- 4. Tanpa melibatkan analisis matematis dalam penafsiran-nya.

# Teori *Hudûd* Syahrûr (Jadid)

- 1. Objek penafsirannya tidak hanya ayat-ayat yang qath'iyy al-dalâlah, tetapi juga zhanniy al- dalâlah.
- 2. Tidak hanya berkaitan dengan masalah `uqûbât (hukuman), tetapi juga berkaitan dengan masalah ketentuan hukum (tasyri'iyât).
- 3. Penafsirannya bersifat elastis dan dinamis, selagi masih berada dalam wilayah <u>h</u>add al-adnâ dan hadd al-a'lâ, sehingga bisa bersifat kontekstual dan mampu mengakomodir perkembangan zaman.
- 4. Penafsirannya menggunakan analisis matematik yang bingkai dengan analisis linguistik.

Lebih lanjut, Syahrûr membagi hudûd itu ke dalam dua bagian. Pertama, al-hudûd fî al-`ibâdah (batasan-batasan berkaitan dengan ibadah ritual murni) yang dalam hal ini tidak ada medan ijtihad. Hal-hal yang bersifat al-sya'â'ir cukup diterima begitu saja dan pemahamannya tetap dari dulu zaman Nabi Saw hingga sekarang. Sebagai contoh adalah bahwa cara shalat, puasa dan haji umat Islam saat ini adalah sama seperti yang dipraktikkan Nabi dulu. Ijtihad dalam hal ini justru malah dianggap sebagai bid'ah.<sup>22</sup>

Kedua, al-hudûd fi al-ahkâm (batas-batas dalam hukum). Dalam hal ini Sya<u>h</u>rûr membaginya menjadi enam macam. Dalam aplikasinya teori <u>hudûd</u> yang ditawarkan Syahrûr menggunakan pendekatan analisis metematis (al-tahlil alriyâdli). Secara genealogis, teori ini dulu dikembangkan oleh seorang ilmuan bernama Issac Newton, terutama mengenai persamaan fungsi yang dirumuskan

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Ibid., h.. 453 dan 488-491.

dengan Y = F(X), jika ia hanya mempunyai satu variabel dan Y + F(X,Z), jika ia mempunyai dua variabel atau lebih.<sup>23</sup>

Memahami persamaan fungsi ini merupakan keniscayaan bagi seseorang untuk memahami ajaran Islam yang memiliki dua sisi yang berlawanan, tetapi saling berkaitan (interwined), yaitu al-tsâhit (al-istiqâmah) yang bergerak konstan dan sisi yang al-hanifiyyah (al-mutaghayyir) yang bergerak dinamis. Hubungan antara al-istiqâmah dan al-hanifiyyah digambarkan seperti kurva dan garis lurus yang bergerak pada sebuah matriks.



Kaitannya dengan metode ijtihad, wilayah ijtihad sesungguhnya berada pada kurva tersebut, di mana sumbu X menggambarkan zaman konteks waktu dan sejarah, sedang sumbu Y sebagai undang-undang yang ditetapkan Allah Swt. Dengan lain ungkapan, dinamika ijtihad sesungguhnya berada dalam wilayah kurva (hanîfiyyah), ia bergerak sejalan dengan sumbu X. Hanya saja gerak dinamis itu tetap dibatasi dengan hudûdullâh, yakni sumbu Y (kurva istiqâmah).<sup>24</sup>

Aplikasi persamaan fungsi itu memiliki alternatif jawaban yang bervariasi, namun semuanya dapat disimpulkan menjadi enam macam, yaitu tiga dalam bentuk persamaan kuadrat, dua dalam bentuk fungsi trigonometri dan satu dalam bentuk fungsi rasional.<sup>25</sup> Sya<u>h</u>rûr lalu mengaplikasikan enam prinsip batas yang dibentuk oleh daerah hasil *(range)* dari perpaduan kurva terbuka dan tertutup pada sumbu X dan sumbu Y,<sup>26</sup> sebagai berikut.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>*Ibid.*, h.. 579.

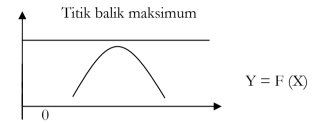
<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>Bandingkan Burhanuddin, "Artikulasi Teori Batas *(Nazhariyyatul <u>H</u>udûd)* Muhammad Sya<u>h</u>rûr dalam Pengembangan Epistemologi Hukum Islam di Indonesia" dalam Sahiron Syamsuddin dkk, *Hermeneutika al-Qur'an Madzhab Yogya* (Yogyakarta: Forstudia-Islamika, 2003), h.. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Lebih lanjut baca tentang variasi dari persamaan fungsi tersebut dalam Edwin J. Purcell, *Kalkulus dan Geometri Analitik*, Jilid I, terj. Enyoman Susilo dan Bana Kartasasmita Rawuh (Jakarta: Airlangga, 1984).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Lihat Sya<u>h</u>rūr, "Applying the Concept of "Limit" to the Rights of Muslim Women" dalam artikel yang dikumpulkan oleh Burhanuddin, "Hans Collection of Islamic Studies", Desember 2000, h.. 32-35.

Pertama: Halât hadd al-a`lâ, yaitu di mana daerah hasil (range) dari persamaan fungsi Y= F (x) berbentuk garis lengkung yang menghadap ke bawah (kurva tertutup), yang hanya memiliki satu titik balik maksimum, berhimpit dengan garis lurus dan sejajar dengan sumbu X.

Gambar persamaan fungsi tersebut adalah:



Halâh hadd al-a'lâ ini hanya memiliki batas maksimal saja, sehingga penetapan hukumnya tidak boleh melebihi batas maksimal, tetapi boleh di bawahnya atau tetap berada pada garis atau batas maksimal yang telah ditentukan Allah Swt. Sebagai contoh adalah ayat-ayat yang menjelaskan hukuman qishâsh (hukuman setimpal) dalam Q.S. al-Baqarah [2]: 178 dan Q.S.al-Isrâ [17]: 33.

يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأَنْثَى بِالْأُنْثَى فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَحِيهِ شَيْءٌ فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ذَلِكَ تَخْفِيفٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَنِ اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu qishash berkenaan dengan orang-orang yang dibunuh; orang merdeka dengan orang merdeka, hamba dengan hamba dan wanita dengan wanita. Maka barang siapa yang mendapat suatu pemaafan dari saudaranya, hendaklah (yang memaafkan) mengikuti dengan cara yang baik, dan hendaklah (yang diberi maaf) membayar (diat) kepada yang memberi maaf dengan cara yang baik (pula). Yang demikian itu adalah suatu keringanan dari Tuhan kamu dan suatu rahmat. Barangsiapa yang melampaui batas sesudah itu, maka baginya siksa yang sangat pedih. (Q.S. al-Bagarah [2]: 178).

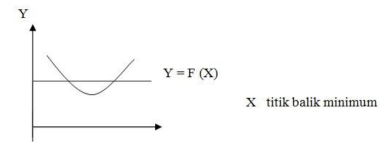
Artinya: Dan janganlah kamu membunuh jiwa yang diharamkan Allah (membunuhnya), melainkan dengan suatu (alasan) yang benar. Dan barangsiapa dibunuh secara zalim, maka sesungguhnya Kami telah memberi kekuasaan kepada ahli warisnya, tetapi janganlah ahli waris itu melampaui batas dalam membunuh. Sesungguhnya ia adalah orang yang mendapat pertolongan. (Q.S. al-Isrâ [17]: 33).

Demikian pula dalam hukuman potong tangan bagi pencuri laki-laki dan perempuan dalam Q.S. al-Mâ'idah [5]: 38.

Artinya: Laki-laki yang mencuri dan perempuan yang mencuri, potonglah tangan keduanya (sebagai) pembalasan bagi apa yang mereka kerjakan dan sebagai siksaan dari Allah. Dan Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana. (Q.S. al-Mâ'idah [5]: 38).

Menurut Syahrûr hukuman potong tangan atau *qishâsh* merupakan batas hukuman maksimal. Artinya seorang hakim tidak boleh menetapkan hukuman kepada pencuri atau pembunuh melebihi batas maksimal tersebut. Namun ia boleh menetapkan hukuman yang lebih rendah dari hukum potong tangan atau *qishâsh*, sesuai dengan situasi kondisi objektif. Itu artinya jika suatu negara belum atau tidak menerapkan hukum potong tangan, negara itu tidak dapat dengan serta merta diklaim sebagai negara yang tidak Islami. Sebab boleh jadi di sana ada *syubuhât*, sehingga negara tidak menerapkan hukum maksimal, yaitu potong tangan. Misalnya negara tersebut belum benar-benar menciptakan keadilan atau kesejahteraan buat rakyatnya atau kondisi ekonomi pencurinya memang sangat memprihatinkan dan sebagainya.

**Kedua:** <u>H</u>âlah <u>h</u>add al-adnâ adalah posisi batas minimal. Persamaan fungsi dalam posisi ini mempunyai daerah hasil berbentuk kurva terbuka (parabola) yang memiliki satu titik balik minimum, terletak berhimpit dengan garis sejajar sumbu X . Gambar persamaan fungsi tersebut adalah:



Dalam posisi ini, suatu keputusan hukum boleh dilakukan di atas batas minimal yang telah ditentukan dalam Alquran atau berada pada batas minimal yang ditetapkan, tetapi tidak boleh melampaui batas minimal tersebut. Sebagai contoh adalah ayat-ayat yang berbicara tentang maharim (perempuan perempuan yang tidak boleh dinikahi), sebagaimana terdapat dalam Q.S. al-Nisâ'[4]: 22-33.

وَلَا تَنْكِحُوا مَا نَكَحَ ءَابَاؤُكُمْ مِنَ النِّسَاءِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَمَقْتًا وَسَاءَ سَبِيلًا(22)حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَخَالَاتُكُمْ وَبَنَاتُ الْأَخ وَبَنَاتُ الْأُحْتِ وَأُمَّهَاتُكُمُ اللَّاتِي أَرْضَعْنَكُمْ وَأَحَوَاتُكُمْ مِنَ الرَّضَاعَةِ وَأُمَّهَاتُ نِسَائِكُمْ وَرَبَائِبُكُمُ اللَّاتِي فِي حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمُ اللَّاتِي دَخَلْتُمْ كِينَ فَإِنْ لَمْ تَكُونُوا دَخَلْتُمْ كِينَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ وَحَلَائِلُ أَبْنَائِكُمُ وَحَلَائِلُ أَبْنَائِكُمُ الَّذِينَ مِنْ أَصْلَابِكُمْ وَأَنْ تَخْمَعُوا بَيْنَ الْأُحْتَيْن إلَّا مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَحِيمًا

Artinya: Dan janganlah kamu kawini wanita-wanita yang telah dikawini oleh ayahmu, terkecuali pada masa yang telah lampau. Sesungguhnya perbuatan itu amat keji dan dibenci Allah dan seburuk-buruk jalan (yang ditempuh). Diharamkan atas kamu (mengawini) ibu-ibumu; anak-anakmu yang perempuan; saudarasaudaramu yang perempuan, saudara-saudara bapakmu yang perempuan; saudara-saudara ibumu yang perempuan; anak-anak perempuan dari saudarasaudaramu yang laki-laki; anak-anak perempuan dari saudara-saudaramu yang perempuan; ibu-ibumu yang menyusui kamu; saudara perempuan sepersusuan; ibu-ibu istrimu (mertua); anak-anak istrimu yang dalam pemeliharaanmu dari istri yang telah kamu campuri, tetapi jika kamu belum campur dengan istrimu itu (dan sudah kamu ceraikan), maka tidak berdosa kamu mengawininya; (dan diharamkan bagimu) istri-istri anak kandungmu (menantu); menghimpunkan (dalam perkawinan) dua perempuan yang bersaudara, kecuali yang telah terjadi pada masa lampau; sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. (Q.S. al-Nisâ' [4]: 22-23).

Dalam ayat tersebut dijelaskan beberapa perempuan yang dilarang untuk dinikahi. Itulah batas minimal perempuan yang tidak boleh dinikahi. Namun demikian, bisa jadi perempuan yang dilarang untuk dinikahi lebih dari yang disebutkan dalam ayat tersebut. Misalnya menikahi saudara sepupu. Hal itu boleh dilarang ketika ternyata ditemukan suatu penelitian bahwa pernikahan dengan saudara dekat seperti itu dapat mengakibatkan keturunan yang cacat mental atau cacat fisik. Demikian pula, ayat yang berbicara tentang jenis makanan yang haram dimakan dalam Q.S. al-Mâidah [5]: 3.

حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَخَمُ الْخِنْزِيرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَالْمُنْجَنِقَةُ وَالْمَوْقُوذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالْمُنْجَنِقَةُ وَالْمُوْفُوذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالْمُنْجَنِقَةُ وَالْمُوْفُوذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّصِيحَةُ وَمَا أَكُلَ السَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالْأَزْلَامِ ذَلِكُمْ فِالنَّصِيحَةُ وَمَا أَكُلَ السَّبُعُ إِلَّا مَا دَكَيْتُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ فِسْقُ الْيَوْمَ الْكُمْ دِينَكُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينِكُمْ وَالْمُسْكُمْ دِينَا فَمَنِ اضْطُرَّ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْمُ وَأَمَّا اللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ

Artinya: Diharamkan bagimu (memakan) bangkai, darah, daging babi, (daging hewan) yang disembelih atas nama selain Allah, yang tercekik, yang dipukul, yang jatuh, yang ditanduk, dan yang diterkam binatang buas, kecuali yang sempat kamu menyembelihnya, dan (diharamkan bagimu) yang disembelih untuk berhala. Dan (diharamkan juga) mengundi nasih dengan anak panah, (mengundi nasih dengan anak panah itu) adalah kefasikan. Pada hari ini orang-orang kafir telah putus asa untuk (mengalahkan) agamamu, sebah itu janganlah kamu takut kepada mereka dan takutlah kepada-Ku. Pada hari ini telah Kusempurnakan untuk kamu agamamu, dan telah Ku-cukupkan kepadamu nikmat-Ku, dan telah Ku-ridhai Islam itu jadi agama bagimu. Maka barangsiapa terpaksa karena kelaparan tanpa sengaja berbuat dosa, sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. (Q.S. al-Mâ'idah [5]: 3).

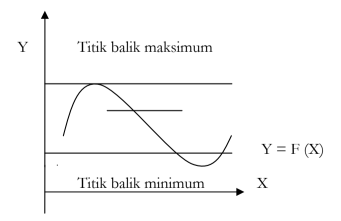
Demikian pula ayat yang berbicara tentang pakaian perempuan pada Q.S. al-Nûr [24]: 31.

وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ خِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوهِنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَّ أَوْ ءَابَائِهِنَّ أَوْ ءَابَاءِ بُعُولَتِهِنَّ أَوْ وَلَيَضْرِبْنَ خِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوهِنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَّ أَوْ ءَابَاءِ بُعُولَتِهِنَّ أَوْ ءَابَاءِ بُعُولَتِهِنَّ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَوْ بَنِي إِخْوَافِينَ أَوْ بَنِي إِخْوَافِينَ أَوْ بَنِي إِخْوَافِينَ أَوْ بَنِي إِخْوَافِينَ أَوْ بَنِي أَخُولَتِهِنَّ أَوْ نِسَائِهِنَّ أَوْ مَا مَلَكَتْ

أَيْمَانُهُنَّ أَوِ التَّابِعِينَ أَوِ التَّابِعِينَ غَيْرِ أُولِي الْإِرْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ أَوِ الطِّفْلِ الَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاءِ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِنْ زِينَتِهِنَّ وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ

Katakanlah kepada wanita yang beriman: "Hendaklah mereka menahan Artinya: pandangannya, dan memelihara kemaluannya, dan janganlah mereka menampakkan perhiasannya, kecuali yang (biasa) nampak daripadanya. Dan hendaklah mereka menutupkan kain kudung ke juyûb-nya (payudara dan farjinya) dan janganlah menampakkan perhiasannya, kecuali kepada suami mereka, atau ayah mereka, atau ayah suami mereka, atau putra-putra mereka, atau putra-putra suami mereka, atau saudara-saudara laki-laki mereka, atau putraputra saudara laki-laki mereka, atau putra-putra saudara perempuan mereka, atau wanita-wanita Islam, atau budak-budak yang mereka miliki, atau pelayanpelayan laki-laki yang tidak mempunyai keinginan (terhadap wanita) atau anak-anak yang belum mengerti tentang aurat wanita. Dan janganlah mereka memukulkan kakinya agar diketahui perhiasan yang mereka sembunyikan. Dan bertaubatlah kamu sekalian kepada Allah, hai orang-orang yang beriman supaya kamu beruntung. (Q.S. al-Nûr [24]: 31).

**Ketiga:** Hâlah hadd al'alâ wa al-adnâ ma'an, yaitu posisi batas maksimal dan minimal ada secara bersamaan, di mana daerah hasilnya berupa kurva gelombang yang memiliki sebuah titik balik maksimum dan minimum. Kedua titik balik tersebut terletak berhimpit pada garis lurus sejajar dengan sumbu X. Inilah yang disebut dengan fungsi trigonometri. Gambar dari persamaan fungsi tersebut sebagai berikut:



Dalam hal ini, penetapan hukuman dilakukan di antara kedua batas tersebut. Pada sebagian ayat-ayat <u>hudûd</u> ada yang mempunyai batas maksimal sekaligus batas minimal, sehingga penetapan hukum dapat dilakukan di antara kedua batas tersebut. Ayat-ayat yang termasuk dalam kategori ini adalah tentang pembagian harta waris dalam Q.S. al-Nisâ [3]: 11-14 dan tentang poligami dalam Q.S al-Nisâ' [3]: 3.

**Keempat:** <u>Hâlah al-Mustaqîm</u> (posisi lurus). Daerah hasil pada posisi keempat ini berupa garis lurus yang sejajar dengan sumbu X. Pada grafik ini nilai Y= f(X) adalah konstan untuk semua nilai X. Dengan lain ungkapan, nilai maksimal dan nilai minimal tidak ada, karena nilai minimal, nilai maksimal dan nilai Y yang lain adalah sama. Dengan demikian, didapat sebuah persamaan Y= N¹ dengan bentuk grafik garis lurus mendatar.

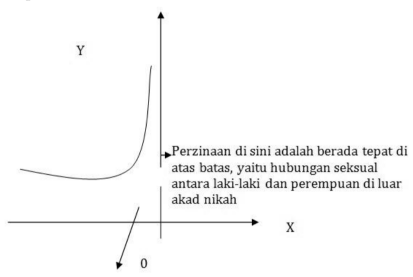


Pada kondisi ini, ayat <u>h</u>udûd tidak punya batas minimal maupun maksimal, sehingga tidak ada alternatif hasil dari penerapan hukumannya selain yang disebutkan dalam ayat tersebut. Dengan lain ungkapan, hukum tidak berubah meskipun zaman berubah. Contohnya adalah hukuman bagi pelaku zina yang ditetapkan dalam Q.S. an-Nûr [24]: 2, bahwa pelaku zina laki-laki bujang (*muhshan*) dan perempuan perawan (*muhshanah*) dicambuk seratus kali, sebagaimana firman Allah:

Artinya: Perempuan yang berzina dan laki-laki yang berzina, maka deralah tiap-tiap seorang dari keduanya seratus kali dera, dan janganlah belas kasihan kepada keduanya mencegah kamu untuk (menjalankan) agama Allah, jika kamu beriman kepada Allah, dan hari akhirat, dan hendaklah (pelaksanaan) hukuman mereka disaksikan oleh sekumpulan dari orang-orang yang beriman. (Q.S. al-Nûr [24]: 2).

Menurut Syahrûr, dalam kasus zina tidak ada pilihan lain bagi kita kecuali harus menerapkan hukuman cambuk seperti yang disebutkan dalam ayat tersebut. Karena dalam ayat tersebut ditegaskan, walâ ta'khudzkum bihimâ ra fatun fi dînillâh. Artinya, dalam menerapkan hukuman zina, seseorang tidak boleh menaruh rasa kasihan kepada pelaku zina tersebut.

**Kelima:** <u>H</u>alah al-<u>h</u>add al-a`lâ dûna al-mamas bi al-<u>h</u>add al-adnâ abadan, yakni posisi batas maksimal tanpa menyentuh garis batas minimal sama sekali. Pada posisi ini daerah hasilnya berupa kurva terbuka dengan titik akhir yang cenderung mendekati sumbu Y dan bertemu pada daerah yang tak terhingga ('alâ lâ nihâyah). Sedangkan titik pangkalnya yang terletak pada daerah tak terhingga akan berhimpit dengan sumbu X. Jika digambarkan, maka posisi itu adalah sebagai berikut:

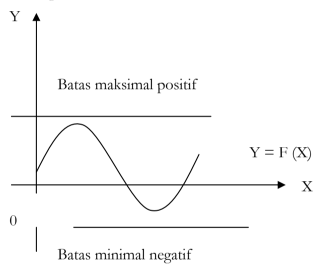


Garis yang mendekati perbuatan zina

Posisi batas maksimal ini cenderung mendekat tanpa ada persentuhan sama sekali, kecuali pada daerah yang tak terhingga. Jika diaplikasikan dalam ayat hudûd, maka contohnya adalah fenomena hubungan laki-laki dan perempuan. Hubungan tersebut berawal dari hubungan biasa, tanpa melibatkan hubungan fisik, kemudian meningkat perlahan-lahan pada hubungan fisik, sampai mendekati garis *mustaqîm*, yaitu batas perzinaan.

Garis *mustaqîm* ini tidak memiliki batas minimal dan maksimal dan hanya ditandai dengan satu titik garis lurus. Garis lurus itu ditetapkan oleh Allah sebagai hubungan seksual antara laki dan perempuan di luar nikah yang disebut dengan zina. Itulah sebabnya Alquran menggunakan redaksi walâ taqrabû al-zinâ dan walâ taqrabû al-fawâhisys. Ini memberikan isyarat bahwa pendekatannya tersebut jika diteruskan akan menjerumuskan ke dalam larangan Allah Swt.

Keenam: <u>H</u>âlah <u>h</u>add al-a'lâ mûjab mughlaq lâ yajûz tajâwuzuhu wa al-<u>h</u>add al-adnâ sâlib yajûz tajâwzuhu. Yaitu posisi batas maksimal positif dan tidak boleh dilampaui dan batas minimal negatif yang boleh dilampauinya. Daerah hasil pada posisi ini adalah kurva gelombang dengan titik balik maksimum yang berada di daerah positip dan titik balik minimum yang berada di daerah negatip. Keduanya berhimpit dengan garis lurus sejajar dengan sumbu X. Jika digambarkan, maka posisi itu sebagai berikut:



Aplikasi posisi ini dapat dilihat dalam masalah riba sebagai batas maksimal positif yang tidak boleh dilanggar dan zakat sebagai batas minimal negatif yang boleh dilampauinya. Artinya, riba yang yang belipat ganda (adl'àfan mudlà'afan) tidak boleh, sedangkan orang mau melakukan zakat di atas 2,5 % sebagai batas minimal diperbolehkan. Hal itu kemudian menjadi shadaqah, yang memiliki dua batas, batas maksimal pada daerah positif dan batas minimal pada daerah negatif.

Posisi tersebut secara otomatis mempunyai batas tengah, tepat berada di antara keduanya yang disimbolkan dengan titik nol pada persilangan kedua sumbu. Itulah riba tanpa bunga (qardl al-hasan). Dalam kondisi tertentu, sangat mungkin pihak bank memberi kredit tanpa bunga terhadap mereka yang berhak

menerima sedekah. Hal itu merupakan bentuk aplikasi dari batas minimal (yakni: bunga nol persen) dalam masalah bunga bank, sebagai salah satu bentuk tawaran bank Islami. Demikianlah deskripsi teori hudûd yang ditawarkan Syahrûr, terutama yang berkaitan dengan masalah al-hudûd fî al- ahkâm.

Jika dianalisis secara cermat, maka ada perbedaan yang sangat jelas antara teori <u>h</u>udûd konvensional dengan teori <u>h</u>udûd Sya<u>h</u>rûr dan dalam hal ini tampak bahwa ia memang melakukan penafsiran yang keluar dari kebiasaan umumnya orang atau de-familiarization of interpretations meminjam istilah Andreas Christmann. Meskipun tetap perlu dicatat bahwa dalam hal ini Syahrûr sebenarnya telah memaksakan gagasan ekstra Qur'ani (baca: takallul) dengan mencocok-cocokkan teori matematika dalam penafsirannya, yang kadang justru mengabaikan konteks internal maupun ekstrenal ayat. Sebagai contoh adalah ketika ia menafsirkan kata hanîf dalam Q.S. al-An'âm [6]:161 dan Q.S. al-Rûm [30]: 30 dengan pengertian elastis (taghayyur). Begitu juga ia ketika menafsirkan kata fitrah dalam Q.S. al-Rûm [30]: 30 dengan pengertian instinct (gharîzah).

#### Penutup

Menurut hemat penulis, teori hudud Syahrur tersebut mempunyai kontribusi besar bagi perkembangan metodologi penafsiran Alquran, khususnya yang berkaitan dengan ayat-ayat hukum. Pertama, dengan teori hudûd tersebut ayat-ayat hukum yang selama ini dianggap sebagai qath'iy al-dalâlah (ayat yang penafsirannya pasti, tanpa ada alternatif lain), ternyata memiliki kemungkinan interpretasi baru, dan Syahrûr mampu menjelaskan secara metodologis dan mengaplikasikannya dalam penafsirannya, melalui pendekatan teori trigonometri dalam matematika (al-mashûm al-riyâdli). Kedua, dengan teori hudûd, mufasir mampu menjaga sakralitas teks, tanpa kehilangan kreativitasnya dalam melakukan ijtihad kreatif untuk membuka kemungkinan interpretasi yang masih berada dalam wilayah hudûdullâh.

Bagi Sya<u>h</u>rûr konsep ijtihad hanya berlaku dalam masalah-masalah hukum yang telah disebutkan dalam teks Alguran, yang di dalamnya memuat hududullâh. Sementara, ijtihad tidak berlaku pada ayat-ayat hukum yang berisi tentang al-sya`âir (ayat-ayat yang mengatur tentang ibadah ritual), mengingat hal itu bersifat ta`abbudî, sehingga melakukan ijtihad dalam hal itu malah merupakan bid'ah. Dengan demikian, hal-hal yang sifatnya ritual cukup diterima begitu saja sebagai sebuah doktrin. Demikian pula, ijtihad menurut Syahrûr tidak berlaku pada ayat-ayat yang berisi panduan akhlak (moral), seperti masalah dusta (kidzb), hipokrit (nifâq), mengadu domba (namîmah) dan sebagainya. Sebab semua itu secara moral tentu tidak disukai dan telah diharamkan Alquran, sehingga tidak perlu diijtihadi.<sup>27</sup>

Pendek kata, metode ijtihad secara konseptual dan aplikatif dalam teori <u>hudûd (limit theory)</u>, merupakan paradigma baru yang memberikan ruang gerak yang dinamis, kreatif dan dialektis di mana yang penting produk hukum masih pada wilayah antara batas <u>hadd al-adnâ</u> (batas minimal) dan <u>hadd al-a`lâ</u> (batas maksimal) dan tidak melanggar <u>hududullâh</u>.

Penerapan wilayah <u>hudûdiyyah</u> ini mengambarkan adanya wilayah-wilayah yang menunjukkan perbedaan aktivitas kehidupan manusia. Misalnya, dalam pembunuhan, pencurian, pembagian waris, pernikahan, perceraian, jual beli, perzinaan, pakaian, poligami dan sebagainya. Nah, kebebasan ruang ijtihad digambarkan oleh Sya<u>h</u>rûr seperti dalam permainan sepak bola, di mana para pemain sepak bola dapat bermaian bebas (untuk memasukkan bola ke gawang lawan), selagi berada dalam batas-batas waktu dan lapangan yang telah ditentukan. Ilustrasi tersebut hemat penulis sangat menarik, sebab dengan begitu, hukum Islam dimungkinkan untuk berkembang dan bergerak secara dinamis, tetapi tetap dalam batas-batas <u>hudûdullâh</u>, yakni antara wilayah <u>hadd al-adnâ</u> (batas minilmal) dan <u>hadd al-a'lâ</u> (batas maksimal).

Secara konseptual, teori <u>hudûd</u> yang diusung Sya<u>h</u>rûr berbeda sama sekali dengan yang selama ini dipahami oleh para fuqaha konvensional. Jika teori <u>hudûd</u> konvensional cenderung bersifat statis, *rigid*, tekstual dan hanya menyangkut ancaman hukum (al'uqûbât), maka tidak demikian halnya dengan teori <u>hudûd</u> Sya<u>h</u>rûr yang cenderung bersifat dinamis-kontekstual dan tidak hanya menyangkut masalah ancaman hukum (al-'uqûbât), melainkan juga masalah aturan-aturan hukum yang lain, seperti masalah *libâs al-mar'ah* (pakaian perampuan), *ta'addud al-zawjât* (poligami), pembagian warisan dan sebagainya.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Sya<u>h</u>rûr, *Na<u>h</u>wa Ushûl Jadîdah,* h.. 143.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>*Ibid.*, h.. 144.

#### Daftar Pustaka

- Abû al-Husayn Muslim ibn Hajjâj al-Qusyairy al-Nisaburi, Shahih Muslim, Jilid II, Beirut: Dâr al-Fikr, 1988.
- Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, Yogyakarta: LKiS 2008.
- Amin Abdullah, Studi Islam: Normativitas atau Historisitas? Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996.
- Bisri Effendy, "Tak Membela Yang Membela Tuhan" dalam Abdurrahman Wahid, Tuhan Tak Perlu Dibela, Yogyakarta: LKiS, 1999
- Burhanuddin, "Artikulasi Teori Batas (Nazhariyyatul <u>H</u>udûd) Muhammad Sya<u>h</u>rûr dalam Pengembangan Epistemologi Hukum Islam di Indonesia" dalam Sahiron Syamsuddin dkk, Hermeneutika al-Qur'an Madzhab Yogya (Yogyakarta: Forstudia-Islamika, 2003
- Busthâmî Muhammad Sa'îd, Mafhûm Tajdîd al-Dîn, Kuwait: Dâr al-Da'wah, 1984.
- Charles Kurzman Edit. Liberal Islam; A Sourcebook New York: Oxford University Press, 1998
- Edwin J. Purcell, Kalkulus dan Geometri Analitik, Jilid I, terj. Enyoman Susilo dan Bana Kartasasmita Rawuh, Jakarta: Airlangga, 1984.
- Ghâzi Tawbah, "Syahrûr Yulawwi A'nâq al-Nushûsh li Agrâdlin Ghair al-'Ilmiyyah wa Taftaqirru ila Barâ'ah'' dalam majalah al-Mujtama', No. 1301, tanggal 29 Muharram 1419 H/ 26 Mei 1998
- Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic, ed. J. Milton Cowan, Cet. III, Beirut: Librairie Duliban, 1999.
- Muhami Munir Muhammad Tahir al-Syawwaf, Tahafut al-Qira'ah al-Mu'as}irah, Cet. I Limmasol Cyprus: al-Syawwaf li al-Nasyr, 1993.
- Mu<u>h</u>ammad ibn Isma`il al-Ka<u>h</u>lanî al-Shan'anî, *Subul al-Salâm; Syar<u>h</u> Bulûgh al-*Marâm, Jilid IV Mesir: Musthafâ al-Bâb al-Halabi, 1960.
- Musthafâ Dayb al-Baghâ', Al-Tahdzîb fî Adillah Matn Ghâyah wa al-Taqrîb (Beirut: Dâr al-Fikr, 1983
- Peter Clark, "The Syahrur Phenomenon: A Liberal Islamic Voice from Syiria" dalam Journal Islam and Christian Moslem Revelation vol 7 No. 3, 1996.
- Rahman, "The Concepts of Hadd in Islamic Law " dalam Jurnal Islamic Studies, No. 1, Vol. IV, Maret 1965
- Syahrur, Muhammad, al-Kitab wal Qur'an: Qiraah Mu'ashirah, Damaskus: al-Ahali li al-Nasyr wa al-tawzi, 1994

| , "Applying the Concept of "Limit" to the Rights of Muslim Women"          |
|----------------------------------------------------------------------------|
| dalam artikel yang dikumpulkan oleh Burhanuddin, "Hans Collection of       |
| Islamic Studies", Desember 2000, hlm. 32-35.                               |
| ,Na <u>h</u> wa Ushûl Jadîdah, Damaskus: al-Ahali li al-Nasyr wa al-Tawzi, |
| 2000.                                                                      |

Tim Penulis IAIN Syarif Hidayatullah, *Ensiklopedi Islam Indonesia* (Jakarta: Penerbit Djambatan, 1992